## 3000多年的中國上帝如何變成基督教的上帝?

akaogu.com/nd.jsp



皇天上帝牌,北京天壇公園

上帝其實是中國的,有三千年以上的歷史。

在北京天壇皇穹宇大殿內,有一塊神牌,上書滿漢兩種文字"皇天上帝",很多人都沒注意。

皇天上帝,3000多年來一直是中國人的正統的最高神靈。

上帝·在商代的甲骨文中就已經出現。在商人心目中·上帝是居於—切之上的主宰者·是 最高神。

周代, 週人的最高信仰是天, 周王受命於天, 稱為天子, 天和上帝是一體的, 也稱皇天上帝、昊天上帝。

在中國古典文獻中,上帝的記載比比皆是。

《尚書•湯誓》曰:"予畏上帝,不敢不正。"

《周書•召誥》曰:"嗚呼,皇天上帝,改厥元子……"

《周書•大誥》曰:"予惟小子,不敢替上帝命。"

• • • • •

國之大事在祀與戎。祭祀中,最重要的是祭天/上帝。西周的祭祀制度規定,只有天子才能祭祀天/上帝,諸侯國不論其國勢多麼強盛,都不可以。但到了春秋戰國,週天子的地位和實力的急劇下降,雖有祭天的資格,卻沒條件進行祭天之禮。"三年不為禮,禮必廢",所以當秦漢帝國建立之後,好大喜功的皇帝準備操辦祭天大典時,驚異地發現:祭天禮儀失傳了! 誰是皇天上帝?也沒人說得清。

那時候五行學說已經普及。大家認為白、青、黃、炎、黑,這五色帝是上帝,所以祭祀上 帝就是祭祀五帝,五帝並尊。

漢高祖劉邦說:我很重視祭祀,上帝祭祀以及山川諸神的祭祀,應該按時照辦。

但他作為皇帝卻不去祭祀五帝的現場,顯得很不重視。直到漢文帝,才親自出席祭祀五帝,算是恢復了皇帝親自出席祭祀上帝典禮的作法。

這種"五帝並尊"的局面一直持續到漢武帝時期。在"獨尊儒術"的漢武帝眼裡,人間"天子"既已獨尊於臣民之上,天上"五帝並尊"的局面就不合時宜了。他硬是在五色帝的頭上,安置了一位至尊天神——泰一。其實,這位泰一先生,原來是先秦楚國巫文化中的一位至尊神。

可見,要找回傳統信仰是多麼不容易。

西漢後期,儒家學者批評現行的祭祀"多不應古禮"。到漢平帝元始年間,大權在握的王莽,才將"泰一"與上古流傳下來的"皇天上帝"之號合二為一。"失踪"已久的中國上帝又回來了。王莽也恢復了天子在都城南郊築台祭天的製度,此後為歷代王朝沿用。



隋唐天壇——隋唐皇帝祭天的圜丘遺址,西安陝西師範大學校園內

唐代·唐玄宗《開元新禮》規定·冬至祭祀上帝·正月向上帝祈穀、孟夏向上帝求雨·自 此成為定制·一直到清代。 在這裡有個問題需要澄清:上帝不止是皇帝的,還是全體中國人的信仰。只不過有資格祭 祀上帝的人只有皇帝。

中國人崇拜了幾千年的上帝,怎麼又成為基督教的上帝呢?

這與基督教在中國傳播和聖經翻譯有關。

基督教的景教在唐代傳入中國,在現存的景教文獻中,"God"被翻譯作"世尊"、"佛"、"一神"等。但是景教在中國傳教失敗,唐末景教絕跡。

大秦景教流行中國碑, 西安碑林博物館

在明代末年,天主教傳教士利瑪竇等人入華傳教,為了避免混淆,使用一個中國沒有的詞——"天主",來翻譯基督教最高神"Deus"(拉丁文的God),但是傳教阻力很大,於是利瑪竇等人研究儒家經典,認為基督教與中國固有的儒家思想是相一致的,他開始把天主教信仰的至高神,解釋成儒家經典中的"上帝",利瑪竇說:"吾天主,乃(儒家)古經所稱上帝也……歷觀古書,則知上帝與天主,特異以名也"。希望以此取得士大夫的好感和支持。

在之後的幾十年裡,這種看法和譯法,在基督教傳教士內部引起巨大的爭議。把中國儒家"上帝"等同基督教God,不但會引起誤解,喪失了純潔性,也存在基督教被中國化的風險。當初

佛教傳入中國,佛教徒為了維護佛教,也說"周孔即佛,佛即周孔",結果佛教被中國化了。所以有人堅持用新創詞"天主",有人乾脆用Deus音譯"陡斯"。

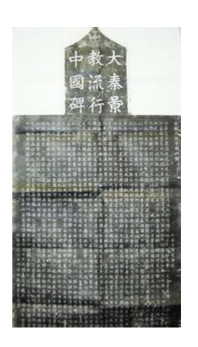


但是爭議遠沒有結束。十九世紀初,基督教的新教派開始來到中國傳教。譯名之爭,風雲再起。這次的爭論,核心問題在於,究竟應該採用"上帝"還是"神",來翻譯基督教聖經中的"God"?這個難題,在聖經漢譯史上,非常有名,有一個專門的名稱叫"Term Question",即"譯名問題"。

新教傳教士英國的馬禮遜(Robert Morrison)到達中國廣州,他按照倫敦會的指示開始翻譯聖經,用"神"等詞來指"God"。傳教士馬殊曼(Joshua Marshman)採用"神"這個中文詞來翻譯"God"。

而馬禮遜的兒子馬儒翰(也是傳教士)與另外三名傳教士修訂的新譯本·使用"上帝"翻譯"God"。這個譯本後來被太平天國採用,產生了廣泛的影響。

支持"神"的"神"派,與支持"上帝"的"上帝"派,雙方針鋒相對,各自發表自己的見解,試圖 說服對方,但誰也說服不了誰。



在爭論中,傳教士和中國早期基督徒們幾乎翻遍中國古代經典,對中國的"上帝/天",與基督教God比較,進行了深入的探討。

"上帝"派認為,"上帝"一詞是中國語言中能夠找到的最為威嚴的詞,而且天然地具有獨一存有的觀念。在數千年前中國人的敬拜中,上帝佔據著主要的位置,是人類的統治者,也是其他自然神的主宰。"上帝"和"天"都表示至高、偉大的存有,只不過前者是書面用語,後者是口頭用法。上帝是最高存在,和基督教的God一致。

中國古典作品中,中國上帝是一個人格神,他是全能的、正義和公平的。古代中國皇帝是靠著天和上帝的神聖力量來統治的,只有在上帝的任命下才擁有自己的位置。天或上帝能聽到人民的聲音,當皇帝不履行其職責時,就會失去擔任統治者的資格。

基督教是嚴厲反對偶像崇拜的。中國的上帝,也從來不以任何偶像的形式呈現。在道觀裡看到的昊天上帝、皇天上帝的偶像,那不是中國上層社會所敬拜的上帝,也不是中國經典中的上帝,那隻是中國道教和其他民間宗教中的神靈。上帝因為太神聖而沒有任何真實的形象,如同基督教的God。

基督教中God是一個靈(spirit),而不是物質性的。傳教士們以朱熹宇宙觀作為分析對象,朱熹所謂的上帝是氣,氣是非物質的自然之氣,而非物質性的空氣。所以中國上帝也是非物質性的。

然而,反對使用"上帝"一詞的傳教士和中國學者,也同樣翻遍中國經典,卻得出不同的結論。比如說,中國"上帝"雖然具有主宰力量,但這種力量適用於治世,中國的上帝並沒有創世。世間萬物只是陰陽二氣化生而成,不是"上帝"創造的;上帝雖有主宰性,但上帝/天也有自然和義理的屬性,這也與基督教的God不同。

在日常使用中,教士和信徒可以自由選擇"神"或者"上帝",中國基督徒傾向於使用"上帝"一詞,這是因為他們無法擺脫融入血脈中的儒家思想,很多人甚至也沒有放棄儒家的觀念。

經過傳教士、教徒和文學藝術作品的傳播,加上封建王朝的滅亡,"上帝"一詞指稱基督教的God被廣為接受,並逐漸地基督教化,失去了其原有的內涵。我們今天說到"上帝",想到的無疑都是基督教的上帝,而不是中國的上帝。中國傳統最高神"上帝"這一專名,幾乎被基督教獨占,成了基督教God的專有詞。這是中國早期基督徒沒有想到的。



圖片來自網絡

## 參考文獻:

《秦漢祭天禮儀與儒家文化》,孫家洲

《聖經漢譯中"God"的翻譯討論及接受》,程小娟